INDONESIAN JOURNAL OF TEACHING AND TEACHER EDUCATION - VoL. 5 No. 2 (2025) JuLy - DESEMBER

Available online at: https://journal.pencerah.org/index.php/ijtte

(.

Indonesian Journal of Teaching and Teacher Education

E-ISSN: 2809-266X | P-ISSN: 2829-8349

PENCERAH PUBLISHING

Makna Dan Nilai Perkawinan Jujur Dalam Masyarakat Adat Wewewa Kabupaten
Sumba Barat Daya

Maria Hendritha Lidya Ngongo, Fransiskus Bustan, Hotlif Arkilaus Nope

Universitas Nusa Cendana Kupang

ARTICLE INFORMATION ABSTRACT
Received: August 20, 2025 This study aims to examine and interpret the meanings and values embedded in jujur
Revised: November é7 2025 marriage as practiced by the Wewewa community. Employing a qualitative

ethnographic approach, data were collected through participant observation, in-
depth interviews, and focus group discussions involving seven key informants
selected purposively based on their cultural knowledge and social roles. Data were
KEYWORDS analyzed through stages of reduction, categorization, interpretation, and verification.
The findings reveal that jujur marriage embodies three interrelated meanings:
symbolic meaning, which reflects social status and respect for women; relational
meaning, which strengthens kinship ties and social alliances; and spiritual-cultural
meaning, which emphasizes the role of ancestors in sanctifying marriage.
CORRESPONDENCE Furthermore, this tradition is underpinned by core values of responsibility, political
legitimacy, cultural identity, familial solidarity, and religiosity. In conclusion, jujur
marriage functions as an integrated cultural system that regulates marital relations
E-mail: mariahendritha@gmail.com while simultaneously reproducing indigenous values across generations, thereby
sustaining the social structure and cultural identity of the Wewewa people in a
changing social context.

Available online: Desember 30, 2025

Holistic Education; Character Building;
Learning Approach; Life Skills

Nama: Maria Hendritha Lidya Ngongo

Pendahuluan

Penelitian ini membahas tentang perkawinan jujur sebagai salah satu tradisi penting dalam masyarakat
adat Wewewa di Kabupaten Sumba Barat Daya. Tradisi ini merupakan warisan leluhur yang tidak hanya
berfungsi sebagai mekanisme pengikatan dua individu, tetapi juga sebagai ekspresi nilai sosial, simbolik,
spiritual, dan kultural yang melekat kuat dalam identitas masyarakat Sumba. Perkawinan jujur memiliki
kedudukan strategis dalam kehidupan masyarakat Wewewa karena menjadi bagian integral dari struktur
sosial dan kosmologi budaya yang mengatur hubungan antar keluarga, penghormatan terhadap perempuan,
serta legitimasi adat dalam membentuk rumah tangga baru.

Sebagai bangsa multietnik dan multikultural, masyarakat Indonesia memiliki keragaman budaya yang
sangat luas, termasuk di Provinsi Nusa Tenggara Timur (NTT) yang terdiri atas 18 kelompok etnik dengan
budaya dan bahasa lokal masing-masing. Kelompok etnik Sumba, khususnya suku Wewewa, dikenal masih
mempertahankan tradisi adat secara utuh, termasuk pelaksanaan perkawinan jujur. Sistem sosial masyarakat
yang berlandaskan hubungan kekerabatan serta nilai-nilai adat menjadikan jujur bukan sekadar kewajiban
material, tetapi simbol penghargaan, kehormatan, dan relasi antar keluarga besar. Tradisi ini tetap lestari
karena menyatu dengan praktik kehidupan sehari-hari serta menjadi penanda identitas kultural masyarakat
Wewewa dalam konteks kemajemukan Indonesia.

Di sisi lain, dinamika perubahan sosial seperti modernisasi, migrasi, pendidikan, dan perkembangan
teknologi turut memengaruhi cara pandang masyarakat terhadap adat istiadat, termasuk praktik jujur.
Generasi muda mulai terpapar nilai-nilai baru yang kadang bertentangan dengan tradisi, tetapi masyarakat
adat Wewewa tetap berupaya menjaga kemurnian prosesi jujur karena diyakini mengandung konsekuensi
sosial dan spiritual. Keberadaan agama Katolik yang dianut mayoritas masyarakat Wewewa juga tidak
menggantikan tradisi adat, melainkan hidup berdampingan melalui praktik sinkretisme, di mana ritual adat
tetap dilakukan dan dipadukan dengan pemberkatan gereja. Hal ini memperlihatkan kemampuan masyarakat
dalam menyeimbangkan perubahan tanpa meninggalkan nilai-nilai budaya inti.

https://doi.org/10.58835/ijtte.v5i2.591 Attribution-ShareAlike 4.0 International. Some rights reserved



https://journal.pencerah.org/index.php/ijtte
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

INDONESIAN JOURNAL OF TEACHING AND TEACHER EDUCATION - VoL. 5 No. 2 (2025) JuLy - DECEMBER

Penelitian ini berlandaskan teori antropologi simbolik yang memandang bahwa setiap tindakan
budaya, termasuk prosesi jujur, mengandung simbol dan makna kolektif (Geertz), serta teori kekerabatan
yang menjelaskan jujur sebagai mekanisme pembentukan aliansi antar kabisu dan penegasan status social.
Dimensi spiritual dalam tradisi ini dipahami melalui kajian Marapu yang menempatkan leluhur sebagai saksi
ritus perkawinan (Hoskins 1988; Geirnaert 1992). Penelitian terdahulu seperti Ama dkk. (2022) dan Kleden
(2017) menunjukkan bahwa belis/jujur tetap dipertahankan sebagai simbol penghormatan dan identitas
budaya meski mengalami penyesuaian akibat modernisasi. Sementara Kapita (1976) dan Kuipers (1998)
menegaskan bahwa praktik adat Sumba, termasuk negosiasi dan penyerahan jujur, merupakan ritus sosial
yang memadukan nilai simbolik, relasional, dan spiritual. Dengan demikian, penelitian ini menguatkan
temuan sebelumnya sekaligus memberikan pemahaman lebih emik mengenai makna dan nilai jujur dalam
masyarakat adat Wewewa melalui pendekatan etnografi.

Kebaruan penelitian ini terletak pada upayanya menggali makna simbolis, relasional, spiritual, dan
kultural perkawinan jujur melalui analisis mendalam terhadap peta kognitif masyarakat adat Wewewa.
Penelitian ini menawarkan kontribusi penting dengan menunjukkan bahwa jujur dipahami bukan sekadar
transaksi ekonomi, tetapi sebagai sistem simbolik kompleks yang menentukan legitimasi sosial dan spiritual
suatu perkawinan. Urgensinya semakin kuat mengingat pesatnya perubahan sosial yang berpotensi
menggeser pemaknaan tradisi, sehingga penelitian ini membantu memberikan pemahaman komprehensif
tentang bagaimana masyarakat mempertahankan nilai budaya di tengah arus modernisasi.

Berdasarkan uraian tersebut, penelitian ini diarahkan untuk menjawab dua pertanyaan pokok, yaitu
bagaimana makna perkawinan jujur dalam masyarakat adat Wewewa dan bagaimana nilai-nilai budaya yang
terkandung dalam praktik tersebut. Penelitian ini bertujuan mendeskripsikan dan menganalisis makna
perkawinan jujur serta mengungkap nilai-nilai budaya yang menyertainya. Secara teoretis, penelitian ini
berkontribusi dalam memperkaya kajian antropologi sosial dan pendidikan IPS mengenai sistem sosial dan
simbolisme budaya. Secara praktis, hasil penelitian ini diharapkan dapat menjadi rujukan bagi pelestarian
budaya lokal serta pengembangan pendidikan karakter berbasis kearifan lokal, terutama di lingkungan
masyarakat yang masih hidup dalam tradisi adat.

Metode

Metode penelitian yang digunakan dalam artikel ini adalah studi kepustakaan (literature review).
Pendekatan ini dipilih untuk menganalisis secara mendalam konsep, prinsip, manfaat, serta tantangan
implementasi pendidikan holistik sebagai model pembelajaran untuk membentuk karakter peserta didik.
Data dikumpulkan dengan mengkaji berbagai sumber relevan, termasuk hasil penelitian sebelumnya, praktik-
praktik pendidikan holistik yang sudah ada seperti sekolah berbasis alam dan metode Montessori, serta
literatur akademis lainnya. Melalui metode ini, penelitian bertujuan untuk membangun landasan konseptual
yang kuat mengenai pendidikan holistik dalam konteks pendidikan di Indonesia.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode etnografi untuk memahami makna
dan nilai perkawinan jujur dari perspektif masyarakat adat Wewewa. Pendekatan ini dipilih karena
memungkinkan peneliti terlibat langsung dalam konteks sosial tempat tradisi berlangsung, sehingga proses
observasi terhadap interaksi sosial, simbol adat, dan tahapan ritual dapat dilakukan secara mendalam. Lokasi
penelitian berada di Desa Weepatando, Kecamatan Wewewa Tengah, yang dipilih karena masyarakatnya
masih mempertahankan praktik jujur secara kuat dan karena peneliti memiliki akses kultural yang baik di
lingkungan tersebut.

Data penelitian diperoleh dari data primer dan sekunder. Data primer dikumpulkan melalui observasi,
wawancara mendalam, serta diskusi kelompok terarah (FGD) dengan tujuh informan kunci, meliputi tua adat,
tokoh masyarakat, pelaku perkawinan jujur, dan perangkat desa. Wawancara dilakukan baik secara langsung
maupun melalui video call sebagai bagian dari adaptasi teknologi dalam penelitian lapangan. Data sekunder
diperoleh dari berbagai literatur seperti buku, jurnal, artikel, dan dokumen relevan yang mendukung analisis
makna dan nilai dalam tradisi jujur. Pengumpulan data dilakukan menggunakan teknik rekam, elisitasi, dan
simak-catat untuk memastikan kelengkapan, keakuratan, dan kedalaman informasi.

Analisis data menggunakan model interaktif Miles & Huberman (1994) melalui proses reduksi data,
penyajian data, serta penarikan kesimpulan. Data dianalisis secara simultan selama proses pengumpulan
berlangsung, dengan melakukan pengorganisasian kategori makna dan nilai, kemudian menafsirkan

58 Maria Hendritha Lidya Ngongo et al https://doi.org/10.58835/ijtte.v5i2.591



INDONESIAN JOURNAL OF TEACHING AND TEACHER EDUCATION - VoL. 5 No. 2 (2025) JuLy- DECEMBER

hubungan antar kategori untuk membangun pemahaman yang utuh. Kredibilitas data dijaga melalui
triangulasi sumber dan metode, diskusi dengan sejawat, perpanjangan pengamatan, serta member checking
kepada informan agar interpretasi hasil penelitian tetap sesuai dengan konteks adat masyarakat Wewewa.

Hasil dan Pembahasan
Struktur Prosesi Perkawinan Jujur dalam Masyarakat Wewewa

Hasil penelitian lapangan menunjukkan bahwa perkawinan jujur dalam masyarakat adat Wewewa
berlangsung melalui rangkaian tindakan adat yang sistematis dan diwariskan antargenerasi. Temuan ini
sejalan dengan pendekatan etnografi yang digunakan, di mana struktur tindakan adat diamati sebagai pola
kebiasaan yang memiliki makna bagi pelaku budaya. Prosesi dimulai melalui tahap pendekatan keluarga atau
Tuwa Winni Pare, berupa kunjungan pihak laki-laki ke rumah perempuan sambil membawa benda simbolis
seperti parang dan kuda. Berdasarkan wawancara dengan tua adat, tahap ini merupakan bentuk komunikasi
sopan santun dan penghormatan awal, yang dalam kerangka antropologi simbolik dipahami sebagai tanda
kesungguhan niat sosial dari pihak laki-laki. Temuan ini konsisten dengan uraian Kuipers (1998) yang
menekankan bahwa simbol awal dalam ritual Sumba berfungsi menghubungkan dua kelompok kekerabatan
melalui bahasa tindakan adat.

Tahap berikutnya adalah musyawarah dan negosiasi jujur atau Wirro Ki'i Koba Doboka, yang menjadi
arena dialog antara juru bicara kedua keluarga. Berdasarkan data hasil wawancara, proses ini bukan sekadar
menentukan jumlah jujur, tetapi digunakan untuk menegaskan hubungan sosial antara dua kabisu. Hal ini
selaras dengan teori kekerabatan Forth (1981), yang menunjukkan bahwa negosiasi belis/jujur dalam
masyarakat Sumba merupakan mekanisme pembentukan aliansi sosial. Metode wawancara mendalam yang
digunakan memungkinkan peneliti menangkap pemaknaan emik bahwa negosiasi bukan transaksi ekonomi,
tetapi proses membangun martabat serta relasi timbal-balik yang mengikat dua keluarga besar sesuai
rumusan masalah penelitian tentang makna perkawinan jujur.

Setelah tercapai kesepakatan, dilaksanakan Kettena Katonga atau penyerahan jujur sebagai puncak
prosesi adat. Melalui observasi langsung, penelitimendokumentasikan bahwa penyerahan kerbau, kuda, dan
kain adat tidak hanya memenuhi syarat formal adat, tetapi menjadi ritus pengesahan sosial bahwa perempuan
telah resmi masuk ke keluarga laki-laki. Hal ini berkoherensi dengan teori simbolik Geertz yang menyatakan
bahwa tindakan ritual berfungsi meneguhkan tatanan sosial melalui simbol-simbol yang diwariskan. Temuan
ini juga didukung penelitian Ama dkk. (2022), yang menyebutkan bahwa belis/jujur merupakan pengikat
legitimasi perkawinan dalam masyarakat Sumba. Prosesi kemudian ditutup dengan Burru Nauta Pala Korro,
yaitu perpindahan perempuan ke kediaman suami sebagai bentuk integrasi kekerabatan. Temuan ini
mengonfirmasi konsep “ritual incorporation” Howell (1996) di mana perempuan yang berpindah rumah
menandai perubahan status sosial dan identitas kulturalnya.

Dengan demikian, struktur prosesi jujur yang ditemukan melalui metode etnografi sepenuhnya
mendukung rumusan masalah penelitian. Tahapan adat yang diamati dan dijelaskan oleh informan
merupakan pintu masuk untuk memahami makna simbolik, relasional, dan spiritual dalam praktik jujur,
sehingga konsisten dengan teori antropologi simbolik serta tujuan penelitian untuk mengungkap pemaknaan
budaya dari perspektif emik masyarakat Wewewa.

Makna Simbolik, Relasional, dan Spiritual dalam Tradisi Jujur

Analisis temuan menunjukkan bahwa makna simbolik merupakan dimensi paling kuat dalam praktik
jujur. Dari perspektif emik informan, jujur tidak dipahami sebagai bentuk “pembayaran” terhadap perempuan,
melainkan sebagai simbol penghargaan atas martabat, nilai diri, dan kedudukan sosial perempuan dalam
keluarga asalnya. Hal ini sesuai dengan pendekatan antropologi simbolik Clifford Geertz, yang melihat bahwa
tindakan budaya tidak dapat dipahami secara literal, tetapi melalui lapisan makna simbolik yang hidup dalam
pikiran kolektif masyarakat. Penelitian Hoskins (2014) tentang budaya Sumba juga menegaskan bahwa
benda-benda adat seperti parang, kuda, dan kain bukan sekadar objek material, tetapi merupakan tanda
penghormatan yang menyatukan hubungan sosial antara dua keluarga besar. Temuan ini sejalan dengan data
lapangan Anda, di mana perempuan menyatakan bahwa pemberian jujur membuat mereka merasa dihargai
secara sosial dan kultural.

https://doi.org/10.58835/ijtte.v5i2.591 Maria Hendritha Lidya Ngongo et al 59



INDONESIAN JOURNAL OF TEACHING AND TEACHER EDUCATION - VoL. 5 No. 2 (2025) JuLy - DECEMBER

Selain simbolisme, penelitian ini menemukan bahwa makna relasional menjadi aspek penting dalam
prosesi jujur. Berdasarkan observasi dan wawancara mendalam, keterhubungan dua kabisu (kelompok
kekerabatan) melalui jujur membentuk aliansi sosial yang bersifat jangka panjang. Relasi ini tidak berhenti
pada momen perkawinan, tetapi berlanjut dalam bentuk saling membantu dalam upacara adat, penyelesaian
masalah keluarga, hingga kewajiban moral antarsaudara besan. Temuan ini sesuai dengan teori sistem
kekerabatan Forth (1981) dan Cunningham (1964), yang menyatakan bahwa belis/jujur dalam masyarakat
Sumba berfungsi sebagai kontrak relasional yang mengatur hak, kewajiban, dan posisi sosial antara dua
keluarga. Hal ini juga mendukung rumusan masalah penelitian Anda, yaitu bahwa jujur memiliki nilai
relasional yang memperkuat kohesi sosial dan menjaga kesinambungan hubungan antargenerasi.

Di sisi lain, makna spiritual muncul kuat dalam narasi informan. Wawancara menunjukkan bahwa
masyarakat Wewewa meyakini seluruh rangkaian jujur disaksikan oleh leluhur (Marapu) dan menjadi sarana
memohon perlindungan serta restu bagi rumah tangga baru. Keyakinan ini selaras dengan temuan Geirnaert
(1992), yang menjelaskan bahwa ritual-ritual Sumba selalu terkait dengan konsep hubungan manusia leluhur
sebagai pusat tatanan spiritual. Meski sebagian besar masyarakat Wewewa kini beragama Katolik, tradisi jujur
tidak ditinggalkan, tetapi terintegrasi dengan nilai agama melalui bentuk sinkretisme budaya. Howell (1996)
menyebut proses ini sebagai ritual incorporation, yaitu bagaimana nilai-nilai religius modern melebur dengan
keyakinan adat tanpa menghilangkan identitas budaya lokal. Temuan ini konsisten dengan pendekatan
teoritis penelitian Anda yang menempatkan makna spiritual sebagai salah satu lapisan yang terungkap
melalui metode etnografi.

Dengan demikian, hasil penelitian mengonfirmasi bahwa makna simbolik, relasional, dan spiritual
dalam jujur tidak hanya dipahami dari aspek materi, tetapi melalui konstruksi makna yang terbentuk dari
perspektif emik masyarakat Wewewa. Hal ini sepenuhnya selaras dengan metode penelitian kualitatif-
etnografis yang menekankan pengalaman, interpretasi, dan cara pandang masyarakat terhadap praktik adat
yang mereka jalankan. Temuan yang diperkuat oleh penelitian terdahulu juga mendukung rumusan masalah
bahwa jujur merupakan sistem simbolik yang memuat nilai penghormatan, ikatan kekerabatan, dan
spiritualitas yang menjadi fondasi budaya masyarakat adat Wewewa.

Nilai Budaya dan Dinamika Perubahan dalam Pelaksanaan Jujur

Penelitian menemukan lima nilai utama yang melekat dalam praktik perkawinan jujur, yang seluruhnya
diperoleh melalui observasi etnografis serta wawancara mendalam dengan tua adat, tokoh masyarakat, dan
pelaku jujur. Temuan pertama adalah nilai tanggung jawab, di mana kemampuan laki-laki memenuhi jujur
dipahami sebagai indikator kesiapan moral dan sosial memasuki kehidupan rumah tangga. Temuan ini
konsisten dengan penelitian Ama dkk. (2022) dan Forth (1981), yang menyebut bahwa pemenuhan belis/jujur
dalam tradisi Sumba bukan sekadar ekonomi, melainkan penegasan kapasitas sosial laki-laki dalam
mengemban tanggung jawab keluarga. Perspektif ini juga selaras dengan teori simbolik Geertz, yang
menjelaskan bahwa tindakan adat mempresentasikan nilai moral masyarakat melalui simbol-simbol yang
disepakati.

Nilai kedua adalah nilai politis yang terlihat dalam fungsi jujur untuk memperjelas posisi sosial laki-laki
dan keluarga asalnya dalam struktur kekerabatan. Proses negosiasi dan penyerahan jujur bukan hanya
membentuk ikatan sosial, tetapi juga menetapkan status dan hubungan resiprok antara dua kabisu. Hal ini
sesuai dengan temuan antropologis Hoskins (2014) dan Cunningham (1964), yang menunjukkan bahwa
belis/jujur dalam masyarakat Sumba mengandung dimensi politik kekerabatan karena mengatur hubungan,
otoritas adat, serta jaringan pertukaran sosial antara dua kelompok keluarga. Temuan ini selaras dengan
rumusan masalah penelitian Anda tentang nilai budaya yang menciptakan struktur relasional dalam
masyarakat Wewewa.

Nilai ketiga adalah nilai budaya yang tampak dari kuatnya komitmen masyarakat mempertahankan
prosesi jujur sebagai identitas kolektif. Informan menegaskan bahwa jujur adalah “warisan leluhur” yang tidak
boleh ditinggalkan. Penelitian ini sejalan dengan karya Kapita (1976) dan Kuipers (1998), yang menyatakan
bahwa masyarakat Sumba memaknai perkawinan adat sebagai mekanisme reproduksi budaya yang menjaga
kesinambungan identitas etnik. Pendekatan etnografi yang Anda gunakan—melalui pengamatan langsung-—
menunjukkan bahwa setiap tahapan jujur dipertahankan bukan hanya karena tradisi, tetapi karena nilai
simbolik, relasional, dan spiritual yang dianggap membentuk keseimbangan budaya masyarakat Wewewa.

60 Maria Hendritha Lidya Ngongo et al https://doi.org/10.58835/ijtte.v5i2.591



INDONESIAN JOURNAL OF TEACHING AND TEACHER EDUCATION - VoL. 5 No. 2 (2025) JuLy- DECEMBER

Nilai keempat adalah nilai kekeluargaan, di mana jujur berfungsi memperkuat ikatan emosional dan
sosial antara dua keluarga. Setelah penyerahan jujur dilakukan, kedua keluarga terikat dalam hubungan
jangka panjang yang mencakup kewajiban saling membantu dalam upacara adat, ritus kematian, dan
penyelesaian konflik. Hal ini sesuai dengan teori kekerabatan Lévi-Strauss mengenai pertukaran sosial dalam
perkawinan, yang menyebut bahwa pertukaran membawa konsekuensi hubungan jangka panjang antar
keluarga (Lévi-Strauss, 1969). Penelitian lapangan Anda memperkuat teori ini dengan menemukan bahwa
masyarakat Wewewa melihat jujur sebagai “pengikat darah sosial” antar kabisu.

Nilai kelima adalah nilai religius. Informan menjelaskan bahwa jujur diyakini membawa berkat, terutama
jika dilaksanakan dengan tulus dan sesuai norma adat. Kepercayaan ini mencerminkan spiritualitas Marapu
yang memandang leluhur sebagai penjaga keseimbangan hidup. Hoskins (1988) dan Geirnaert (1992) juga
menemukan bahwa hampir semua ritual Sumba bermuatan spiritual karena dianggap sebagai ruang
komunikasi antara manusia dan leluhur. Dalam konteks masyarakat Wewewa yang kini beragama Katolik,
penelitian Anda mengungkap adanya sinkretisme, yaitu perpaduan nilai adat dan nilai agama. Temuan ini
sesuai dengan teori Howell (1996) tentang ritual incorporation, yakni proses ketika nilai religius baru menyatu
dengan adat tanpa menghilangkan makna spiritual asli.

Di tengah nilai-nilai tersebut, penelitian ini juga menemukan adanya dinamika perubahan. Perubahan
paling menonjol adalah bentuk jujur yang kini dapat digantikan uang tunai sesuai kemampuan ekonomi
keluarga. Namun, wawancara menunjukkan bahwa masyarakat tetap menjaga makna inti jujur penghormatan,
legitimasi sosial, dan ikatan kekerabatan meski bentuknya menyesuaikan kondisi modern. Temuan ini
didukung penelitian Ama dkk. (2022) dan Kleden (2017), yang mencatat bahwa masyarakat Sumba
beradaptasi dengan ekonomi kontemporer tanpa meninggalkan nilai budaya esensial. Dengan demikian,
nilai budaya dan dinamika perubahan yang ditemukan melalui metode etnografi ini sepenuhnya mendukung
rumusan masalah dan tujuan penelitian. Jujur terbukti merupakan sistem budaya kompleks yang mencakup
simbol, nilai moral, struktur relasional, dan spiritualitas, yang bersama-sama membentuk identitas masyarakat
Wewewa lintas generasi.

Kesimpulan

Penelitian ini menyimpulkan bahwa perkawinan jujur dalam masyarakat adat Wewewa mengandung
tiga makna utama, yaitu makna simbolik, relasional, dan spiritual-kultural. Ketiga makna ini saling terkait dan
mencerminkan cara masyarakat memahami hubungan sosial, penghormatan terhadap martabat perempuan,
serta peran leluhur dalam mengukuhkan sebuah perkawinan. Selain itu, perkawinan jujur memuat nilai
tanggung jawab, politis, budaya, kekeluargaan, dan religius yang berfungsi memperkuat struktur sosial dan
menjaga keberlangsungan identitas budaya masyarakat Wewewa. Tradisi jujur pada akhirnya menjadi sistem
budaya yang tidak hanya menata relasi perkawinan, tetapi juga mereproduksi nilai-nilai adat lintas generasi.

Masyarakat adat Wewewa memperkuat edukasi budaya kepada generasi muda melalui kegiatan dan
program yang sistematis, sehingga pemahaman tentang makna, nilai, dan filosofi perkawinan jujur tetap
terjaga di tengah arus perubahan sosial. Selain itu, pemerintah daerah Sumba perlu berkolaborasi dengan
tokoh dan tua adat untuk mendokumentasikan tradisi jujur sebagai sumber rujukan dalam pelestarian kearifan
lokal dan pengembangan pendidikan karakter yang berbasis budaya. Upaya dokumentasi dan edukasi ini
penting agar substansi nilai-nilai adat tetap hidup, relevan, dan dapat diwariskan kepada generasi berikutnya.

Daftar Pustaka

Ama, H. L., Rihi, M. R., & Ndapakamang, Y. (2022). Belis dan dinamika sosial budaya masyarakat Sumba. Jurnal
Antropologi Indonesia, 43(2), 120-135.

Cunningham, C. E. (1964). Order in the Atoni house. Bijdragen tot de Taal-, Land- en Volkenkunde, 120(1), 34-
68.

Forth, G. (1981). Rindi: An ethnographic study of a traditional domain in Eastern Sumba. Verhandelingen van
het KITLV.

Geirnaert, D. (1992). Ancestor worship and ritual exchange in Sumba. Paideuma, 38, 45-60.

Hoskins, J. (1988). The blood of the ancestors: Ritual and social organization in Sumba. American Ethnologist,
15(4), 637-658.

Hoskins, J. (2014). The play of time: Kodi perspectives on calendars, history, and exchange. University of

https://doi.org/10.58835/ijtte.v5i2.591 Maria Hendritha Lidya Ngongo et al 61



INDONESIAN JOURNAL OF TEACHING AND TEACHER EDUCATION - VoL. 5 No. 2 (2025) JuLY - DECEMBER

California Press.

Howell, S. (1996). The ethnography of moralities. Routledge.

Kapita, O. H. (1976). Masyarakat Sumba dan adat istiadatnya. Sinar Wijaya.

Kleden, 1. (2017). Belis dalam dinamika budaya Sumba kontemporer. Jurnal Kebudayaan, 12(1), 55-70.

Kuipers, J. (1998). Language, identity, and marginality in Indonesia: The changing nature of ritual speech on
the island of Sumba. Cambridge University Press.

Lévi-Strauss, C. (1969). The elementary structures of kinship (J. Harle, Trans.). Beacon Press. (Original work
published 1949)

Miles, M. B., & Huberman, A. M. (1994). Qualitative data analysis: An expanded sourcebook (2nd ed.). Sage.

62 Maria Hendritha Lidya Ngongo et al https://doi.org/10.58835/ijtte.v5i2.591



	Makna Dan Nilai Perkawinan Jujur Dalam Masyarakat Adat Wewewa Kabupaten Sumba Barat Daya

